
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



SOMMAIRE 

 

 
 

Le présent chapitre propose un cadre de réflexion fondé sur des données issues de 
l’anthropologie, de la biologie, de l’histoire des modes de vie et de traditions 
hygiénistes, articulées à une lecture philosophique et existentielle du vivant. 

 

D’où venons-nous ?............................................................................................................... 3 
Qui est notre famille ?.......................................................................................................3 

Quel est notre régime alimentaire ?...............................................................................4 

Pourquoi sommes-nous devenus chasseurs ?............................................................... 4 

Les conséquences de nos premières inventions...........................................................5 

Comment sont nées les civilisations ?.............................................................................6 

Comment avons-nous été progressivement déconnectés de la nature ?............... 7 

Définition : Qu’est-ce que la pleine santé ?........................................................................7 
Axiomes fondateurs de l’hygiénisme :............................................................................9 

Qu’est-ce que l’hygiénisme ?............................................................................................ 10 
Principes généraux de l’hygiénisme.............................................................................11 

Fondements historiques et conceptuels...................................................................... 11 

Définition intégrative de l’hygiénisme.......................................................................... 12 

L’énergie vitale : un concept clé de l’hygiénisme..................................................... 13 

Les fuites énergétiques .................................................................................................. 13 

Vie des primates VS vie des humains........................................................................... 13 

Antidotes naturels VS interventionnistes....................................................................... 13 

Conclusion............................................................................................................................14 
Annexes 1 à 6 :.....................................................................................................................14 
 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°2/19 

http://www.floriangomet.com


D’où venons-nous ?  
« J’enseigne aux hommes un vouloir nouveau : vouloir consciemment la route que 
l’homme a parcourue en aveugle, la juger bonne et ne plus s’en écarter furtivement, 
comme font les malades et les moribonds.» 

« Ainsi parlait Zarathoustra », Nietzsche 

Qui est notre famille ?  
L’histoire évolutive de l’être humain est encore loin d’être totalement établie mais le plus 
ancien fossile actuellement attribué au genre Homo remonte à environ 2,8 millions 
d’années et correspond à Homo habilis, qui doit son nom à son habileté à manier et créer 
ses propres outils. 

Quant à l’humain, Homo Sapiens Sapiens, il serait apparu il y a 300 000 ans. 

Nous faisons partie de la grande famille des hominidés (cf annexe 1), apparue il y a 7 
millions d’années (cf annexe 2), qui regroupe les espèces animales telles que les 
bonobos, les chimpanzés, les gorilles et les orangs outangs en plus de toutes les espèces 
éteintes à l’instar de l’Homme de Néandertal. 

À l’exclusion d’Homo Sapiens Sapiens, tous les hominidés actuels ont conservé un régime 
alimentaire principalement composé de fruits, d’oléagineux et de végétaux avec une 
consommation marginale d’insectes et de petits animaux1. Il est vrai que l’humain s’est 
progressivement différencié anatomiquement et alimentairement des autres anthropoïdes 
depuis deux millions d’années. Nous avons tout de même conservé des organes et un 
système digestif très similaire à eux. Nous pouvons le vérifier dans l’étude comparée en 
annexe 3, menée par le Dr Richard Lehne et le Dr suisse Bircher-Benner puis rendue 
célèbre par l’hygiéniste Herbert Shelton. Le comparatif anatomique entre un être humain 
et un carnivore (sachant que l’omnivore, lui, se situe à mi-chemin entre les deux) se 
résume ainsi :  

●​ Le tube digestif humain mesure environ neuf fois la longueur du corps2, contre 3 
fois pour un carnivore. 

●​ Ses canines sont peu développées, ses incisives sont plates et il n’y pas de 
cisaillement de la mâchoire. C’est-à-dire qu’elle ne coupe pas mais mâche. 

●​ Il n’a pas de griffes pour attraper des proies. 

●​ Son urine et sa salive sont environ dix fois moins acides que chez les carnivores. 
Leur pH est en moyenne à 7 chez l’humain (sauf en cas d’acidose) contre 6 chez 
les carnivores. 

●​ Il ne produit pas d’uricase3, une enzyme présente chez les carnivores qui 
transforme l’acide urique (résidu issu de la digestion de protéines animales qui, en 
excès, forme des calculs rénaux) en allantoïne, un composé 5 à 10 fois plus 
soluble que l’acide urique. 

●​ Son estomac est peu volumineux (25% du volume du système digestif chez 
l’humain contre 70% chez les carnivores) et ses sécrétions gastriques sont 10 à 

3 L’uricase est le catalyseur final de la dégradation des purines chez les mammifères non primates et les primates inférieurs, 
mais l’expression de l’uricase a été perdue chez les humains et les primates supérieurs au cours de l’évolution. Les uricases 
dégradent directement l’acide urique relativement insoluble en catalysant sa conversion en allantoïne hautement soluble. Pour 
en savoir plus, lire : Johnson et al., 2009, American Journal of Physiology 

2 La longueur de notre intestin est controversée car elle varie d’un individu à l’autre (plus nous mangeons “transformé” et 
plus il se raccourcit) et, surtout, elle dépend du procédé de mesure qui est utilisé, car l’intestin se dilate comme un accordéon. 
Pour en savoir plus, lire Chivers & Langer, 1994, The Digestive System in Mammals ainsi que cet article passionnant « Des 
variations de longueur de l’intestin » accessible ici : https://www.persee.fr/doc/bmsap_0037-8984_1904_num_5_1_7864 

1 Référence : Wrangell & Conklin-Brittain, 2003, Comparative Biochemistry and Physiology 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°3/19 

https://docs.google.com/document/d/1vnvdI5B1eJhcFUOh41-nZYJ81hnmGCWA/edit#bookmark=id.1302m92
https://docs.google.com/document/d/1vnvdI5B1eJhcFUOh41-nZYJ81hnmGCWA/edit#bookmark=id.3mzq4wv
https://docs.google.com/document/d/1vnvdI5B1eJhcFUOh41-nZYJ81hnmGCWA/edit#bookmark=id.2250f4o
https://www.persee.fr/doc/bmsap_0037-8984_1904_num_5_1_7864
http://www.floriangomet.com


20 fois moins acides (pH moins élevé d’environ 1 unité) que chez les carnivores, 
ce qui leur permet de digérer os et cartilages. 

Ces éléments ont conduit certains auteurs à considérer l’humain comme 
fondamentalement frugivore. Ce qui fait sens puisque nos lointains ancêtres, avant 
l’émergence du genre Homo, l’ont été durant 60 millions d’années environ. Ce n’est que 
sur les deux derniers millions d’années que l’humain s’est mis à consommer de la viande, 
d’où, nécessairement, l’apparition d’adaptations pour digérer ce type de nourriture. Ce 
n’est pas pour autant que nous sommes devenus carnivores et ce n’est pas pour autant 
que nous ne pouvons pas revenir à notre alimentation de prédilection.  

Par ailleurs, on peut arguer que toutes les espèces mangent un peu de tout (les 
carnivores mangent en effet quelques plantes, les herbivores mangent quelques insectes, 
etc), ce qui change ce sont les proportions en fonction de leur morphologie. Il est 
légitime de se demander si ce “un peu de tout” est un besoin vital ou une ouverture 
adaptative, une nourriture de survie quand il n’y a pas assez de fruits. Ces points 
cruciaux seront détaillés dans les chapitres suivants, en attendant, reprenons le cours de 
l’histoire. 

Quel est notre régime alimentaire ? 
L’humanité en devenir, avant l’avènement d’Homo Habilis, était donc crudivoriste (elle 
mangeait exclusivement cru) et flexitarienne4 (majoritairement des fruits et légumes 
avec occasionnellement des protéines animales). Puis, il y a environ 2,5 millions 
d’années, la proportion de la part carnée dans notre régime alimentaire a 
progressivement augmenté, l’humain est passé de cueilleur à cueilleur-chasseur. Ce qui 
fait dire à certains que le régime paléolithique5 est le régime idéal de l’humain. Cette 
vision tend toutefois à sous-estimer l’influence de plusieurs dizaines de millions d’années 
de frugivorisme-folivorisme6 (cf annexes 1 et 3). Si le régime paléolithique produit parfois 
des résultats bénéfiques (sur du court terme), c’est simplement parce qu’il met de côté 
les produits laitiers et les céréales, ce qui épargne au système digestif deux catégories 
d’aliments qui ne lui sont pas adaptés. 

Dans un environnement naturel, l’humain serait très rarement en mesure de capturer du 
gibier sans outils. C’est pourquoi les anthropologues considèrent que nos lointains 
ancêtres ont commencé à manger de la viande par opportunisme7 sur des charognes 
laissées par d’autres animaux. Ce changement de comportement a probablement été 
initié par un stress lié à une modification de la végétation et du climat engendrant une 
pénurie des ressources alimentaires habituelles. Ceci a été déterminant dans l’apparition 
de l’humain, sous sa forme anatomiquement moderne, et dans son expansion à travers le 
monde. 

Pourquoi sommes-nous devenus chasseurs ? 
Concomitamment à cette modification des habitudes alimentaires initiée il y a environ 2,5 
millions d’années, les premiers humains développèrent des armes pour chasser et 
devinrent des coureurs d’endurance hors pair,8 ce qui leur permit de pratiquer la chasse à 
l’épuisement. Nous devons notamment cette capacité à courir longtemps à nos 
nombreuses glandes sudoripares qui permettent de réguler efficacement la température 
corporelle. Cette aptitude à courir sur de longues distances, même sous de fortes 
chaleurs, conféra à l’humain un avantage évolutif majeur que ne possède pas la plupart 

8 Pour en savoir plus,  lire Né pour courir de Christopher McDougall. 
7 Référence : Blumenschine, 1987, Journal of Human Evolution 

6 Alimentation à base de fruits et de feuilles. Pour en savoir plus, lire Milton, 2002, Comparative Nutrition of Humans and 
Primates 

5 Régime composé exclusivement de fruits, légumes, viandes, poissons et œufs consommés crus ou cuits. 
4 Qui limite sa consommation de viande sans être végétarien. 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°4/19 

https://docs.google.com/document/d/1vnvdI5B1eJhcFUOh41-nZYJ81hnmGCWA/edit#bookmark=id.1302m92
https://docs.google.com/document/d/1vnvdI5B1eJhcFUOh41-nZYJ81hnmGCWA/edit#bookmark=id.2250f4o
http://www.floriangomet.com


des autres animaux. Ainsi, même si nous n’étions pas rapides, nous pouvions 
pourchasser nos proies jusqu’à ce qu’elles tombent d’épuisement par hyperthermie. 

Puis, il y a 600 000 ans environ9, une nouvelle technique vint s’ajouter avec la 
domestication du feu et l’usage de la cuisson. Celle-ci permet de ramollir, même hors 
saison, les fibres parfois coriaces des feuilles, racines et tubercules, ce qui permet d’en 
consommer davantage et d’en augmenter la valeur calorique10. Ce procédé n’est plus une 
nécessité dans notre monde moderne au vu de la diminution de nos besoins caloriques 
ainsi que la sélection de nombreux cultivars (fruits et légumes) tendres et d’une richesse 
en glucides incomparable avec la flore sauvage européenne du Paléolithique. 

Pour ce qui est de la viande, contrairement à une idée répandue, sa cuisson ne fut ni 
systématique ni indispensable, comme en témoignaient, récemment encore, les Inuits 
qui consommaient majoritairement de la viande crue. Plus riche en vitamines que la 
viande cuite, ce crudivorisme était indispensable pour survivre sans carence près du 
cercle polaire, là où 80 à 90% de l’alimentation était carnée. 

Avec l’art cynégétique et le feu, développés pour sa survie, l’humain avait dès lors les 
moyens de partir explorer toute la planète. Pour cela, il lui était indispensable d’assurer 
un approvisionnement suffisant en viande, la seule nourriture disponible en toute saison 
sous toutes les latitudes. Il se distingua alors nettement des autres hominidés en 
devenant un nomade chasseur-cueilleur. 

Les conséquences de nos premières inventions 
De l’équateur au cercle arctique, la part de l’alimentation carnée passait d’un quart à la 
quasi-totalité, un gradient latitudinal encore marqué de nos jours. La chasse, par les 
capacités de coopération, d’analyse et d’abstraction qu’elle exige, a été un catalyseur 
déterminant de l’intelligence. La bipédie, l’utilisation des outils et la chasse ont favorisé le 
développement du cerveau de la lignée humaine, à la fois en stimulant nos capacités 
cognitives, la coopération et en induisant un apport accru en nourriture. Le cerveau est 
en effet l’organe qui consomme le plus d’énergie, plus d'un cinquième de notre 
métabolisme quotidien chez un adulte et plus de la moitié chez un jeune enfant. 

La colonisation de l’Europe par Homo Sapiens Sapiens qui s’est faite tardivement, il y a 
seulement 40 000 ans en plein âge glaciaire, est révélateur de la résistance et de 
l’intelligence de nos lointains ancêtres. Malgré la rusticité de cette vie que l’on peut 
imaginer, certaines études11 récentes avancent que l’espérance de vie de nos ancêtres du 
Paléolithique aurait été de 50 voire 60 ans. C’est sans aucun doute à la suite de cette 
rude sélection naturelle que nous héritons encore de nos jours d’un corps d’une 
formidable solidité et adaptabilité.  

Par ailleurs, l’exemple des Inuits ayant une part carnée importante dans leur alimentation 
ne remet pas en question notre constitution de frugivore, elle montre simplement : 

1)​ La formidable adaptabilité du corps humain, même si certaines prédispositions 
génétiques peuvent être invoquées.   

11 Référence : Gurven, M., & Kaplan, H. (2007). Longevity among hunter-gatherers. Population and Development Review, 
33(2), 321–365. 

10 Ceci en raison de la déstructuration thermique des molécules d’amidon (principale forme de stockage d’énergie chez les 
plantes) qui deviennent ensuite plus accessibles aux enzymes digestives. Pour en savoir plus, lire Carmody & Wrangham, 
2009, PNAS 

9 Certaines estimations évaluent cette domestication à 1,7 million d’années. 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°5/19 

http://www.floriangomet.com


2)​ Qu’en pratiquant l’hormèse12 (car sur la banquise on a froid, on jeûne 
régulièrement et on se dépense beaucoup physiquement) on parvient à limiter 
les effets délétères d’une alimentation inadaptée. Ce qui ne les empêchait pas de 
souffrir d’un corps acidifié et d’avoir une espérance de vie réduite (une 
soixantaine d’années) par rapport aux zones bleues13 (une centaine d’années) où 
l’on mange principalement végétarien. 

En réalité, si on mange la viande crue ainsi que toutes les parties de l’animal (peau, os, 
sang, tripes et viscères compris, comme un carnivore), l’humain peut trouver tout ce 
dont il a besoin en termes de micro et macro nutriments pour se développer 
physiquement. Tout comme il peut se développer normalement avec une alimentation 
exclusivement végétale. Même s’il est toujours possible de gloser sur des paramètres que 
tout un chacun ne peut pas vérifier par lui-même, à l’instar de la longueur de notre 
intestin, de l’acidité des sucs gastriques, de la nature de notre flore intestinale, etc. Il est 
néanmoins manifeste que nous ne sommes pas capables d’attraper des animaux à mains 
nues et que, même si nous y arrivions, nous ne serions pas capables, avec notre 
dentition, de déchirer leur peau pour en manger la chair. C’est pourquoi notre 
consommation régulière de protéines animales est dépendante, depuis ses origines, 
d’une technologie pour chasser (armes), découper la peau et la chair (silex) et du feu 
pour conserver la viande ou la débarrasser de ses parasites. 

Comment sont nées les civilisations ? 
Le Paléolithique, qui a débuté il y a environ 2,5 millions d’années, s’est terminé il y a 
environ 12 000 ans, de conserve avec la glaciation, période charnière qui correspond à 
l’apparition progressive (mais non systématique) de l’agriculture et de l’inhérente 
sédentarisation. 

S’étendait alors l’âge du Néolithique marqué par l’agro-tropisme14. C’est probablement à 
ce moment-là que les conditions de vie se sont fortement dégradées (apparition des 
caries et autres maladies infectieuses15) pour l’humain. D’ailleurs, l’espérance de vie a 
chuté chez ces pionniers de l’agriculture dont la taille moyenne est passée de 1m73 (au 
Paléolithique) à 1m63 (au Néolithique), signe que les conditions de vie étaient moins 
favorables sous l’ère agricole. 

Il a fallu attendre les années 1970 pour que l’humain retrouve sa stature initiale et ne la 
dépasse de 3 cm à l’heure actuelle. Indéniablement grâce à l’amélioration des conditions 
de vie, au développement de la médecine et de l’agronomie, sans que l’on puisse pour 
autant ignorer l’effet collatéral des hormones de croissance et des antibiotiques donnés 
aux animaux d’élevage. 

Aucun spécialiste ne sait de façon définitive pourquoi l’agriculture s’est mise en place 
alors qu’elle impliquait un surcroît de travail par rapport à une subsistance basée sur la 
chasse et la cueillette16. Cette nouvelle forme d’organisation a peut-être vu le jour 
spontanément lorsque la population au sein de la tribu nomade atteignait un seuil 
critique qui exigeait une nouvelle organisation sociale alors même que les techniques de 
germination, bouturage et d’élevage étaient suffisamment maîtrisées (sans doute déjà 
depuis plusieurs milliers d’années) pour amorcer la sédentarisation. 

16 Pour en savoir plus, lire cet article passionnant paru dans Australian Biologist 6: 96 - 105, juin 1993 : 
https://dieudo.fr/wiki/Les_origines_de_l%27agriculture_-_une_perspective_biologique_et_une_nouvelle_hypoth%C3%A8se 

15 Référence : Cohen & Armelagos, 1984, Paleopathology at the Origins of Agriculture 

14 Néologisme qui se rapporte au tropisme : Force irrésistible et inconsciente qui pousse quelqu'un à agir d'une façon 
déterminée ; comportement réflexe. 

13 Zone bleue : terme désignant des régions du monde où l’on observe une forte concentration de centenaires, associée à des 
modes de vie favorables à la longévité (activité physique régulière, alimentation frugale, liens sociaux solides et rythme de 
vie cohérent). 

12 Hormèse : principe selon lequel une exposition modérée et transitoire à un stress (froid, chaleur, jeûne, effort, apnée) 
stimule les mécanismes d’adaptation et renforce l’organisme. Un stress trop intense ou prolongé devient en revanche délétère. 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°6/19 

https://dieudo.fr/wiki/Les_origines_de_l%27agriculture_-_une_perspective_biologique_et_une_nouvelle_hypoth%C3%A8se
http://www.floriangomet.com


Cette mutation de notre mode de vie s’est accompagnée, pour la seconde fois (la 
première étant il y a 2,5 millions d'années avec une consommation accrue en viande), 
d’un nouveau régime alimentaire. L’humain, ce primate, s’est alors mis à consommer des 
céréales cuites en quantité ainsi que des produits laitiers. Fait unique dans le règne 
animal.  

Comment avons-nous été progressivement déconnectés de la nature ? 
L’agriculture et la sédentarisation dédouanèrent une partie de la population des activités 
directement liées à la subsistance qui jusque-là occupaient tous les individus. Germaient 
alors les activités artisanales, politiques, guerrières et marchandes, tous les attributs de 
la civilisation autrefois à l’état d’embryon chez les nomades. L’humanité qui se civilisait a 
alors fait connaissance avec les épidémies (l’hygiène restait à découvrir), les famines 
(pas de supermarché ni d’aide international à l’époque quand le potager faisait chou 
blanc), les inégalités (apparition des richesses et hiérarchisation sociale) et les guerres 
(la classe guerrière fit son apparition pour protéger ses richesses des intrusions 
étrangères). À cela s’ajoute, comme précédemment évoqué, un régime alimentaire 
inadapté (viandes, céréales, produits laitiers, etc) si bien que l’espérance de vie à cette 
époque a fortement chuté en dépit des progrès techniques et des savoirs toujours plus 
élaborés.  

Cela fait donc 2,5 millions d’années que la technologie (certes, très rudimentaire au 
début) modifie notre régime alimentaire et notre environnement. La fabrication des 
premiers outils (qui a permis la chasse) et la maîtrise du feu ont donc amorcé l’évolution 
singulière de notre espèce. C’est ce lien culturel fort et ancestral avec ces inventions qui 
rend aussi difficile l’idée de remettre en cause les bienfaits de la consommation des 
protéines animales et de la cuisson des aliments.  

Pour finir, la culture occidentale a progressivement désacralisé l’existence et tendu à 
réduire l’intelligence à sa dimension cognitive (déformée par des dogmes non 
identifiés17), reléguant même la conscience à un sous-produit de l’activité du cerveau. Or, 
selon certains courants spirituels, seule cette conscience a le pouvoir de nous relier à 
notre véritable essence qui est au-delà de la matière. Cette connexion à l’intelligence 
créatrice du vivant est aujourd’hui mise à mal par une alimentation et un mode de vie 
trop souvent éloignés de nos besoins physiologiques qui, par la toxémie qu’ils 
engendrent, entravent le bon fonctionnement cellulaire. Le corps peine alors à jouer son 
rôle essentiel d’interface entre la matière et la conscience, ce qui limite sa capacité à 
ressentir et à rester connecté au bon sens. 

Définition : Qu’est-ce que la pleine santé ? 
 « Les neuf dixièmes de notre bonheur reposent sur la santé. Avec elle, tout devient 
source de plaisir. »  

Arthur Schopenhauer 

« Existe-t-il un bien plus précieux pour l’homme que la santé ? »  
Socrate 

«La vraie santé, c’est d’avoir le cœur heureux, la joie de vivre, les idées claires et 
créatives, l’énergie pour les réaliser et un corps solide et harmonieux. Et quand on a ça, 

on a tout !» « La vie en abondance », Irène Grosjean 

La santé est une notion difficile à cerner car elle est généralement définie par défaut : on 
se dit en bonne santé tant qu’aucune maladie grave n’est diagnostiquée. Elle est pourtant 

17 À ce sujet, lire l’article du physicien Philippe Guillemant : 
http://www.doublecause.net/index3a8d.html?page=Les_Dix_Commandements.htm 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°7/19 

https://www.bonheurenfleur.com/feculents-poisons-pour-notre-corps?fbclid=IwAR19mKoB_CV5nLYbHdS2MFJIOcgU0EEzzwUsOEhrYYOz2YBvEA-T1n7pRLs
http://www.doublecause.net/index3a8d.html?page=Les_Dix_Commandements.htm
http://www.floriangomet.com


l’état naturel de tout organisme vivant, indépendamment de l’âge, dès lors que ses 
conditions de vie sont compatibles avec sa physiologie. Dans cette perspective, de 
nombreux auteurs hygiénistes ont défendu l’idée selon laquelle les maladies ne seraient 
pas des fatalités, mais les conséquences cumulées d’habitudes de vie inadaptées. 

« Toute prétendue maladie se construit dans l’esprit et dans le corps, du fait d’habitude 
provoquant une fatigue du système nerveux. Le jeûne, l’alitement et l’abandon de 
mauvaises habitudes, mentales ou physiques, permettront au corps d’éliminer les toxines 
accumulées. Ensuite, si les mauvaises habitudes sont abandonnées et remplacées par 
des habitudes de vie raisonnables, la santé reviendra et se stabilisera. Ce concept est 
valable pour toutes les prétendues maladies.» 

« La toxémie : véritable cause des maladies », Dr John Tilden 

Il est indéniable que la majorité des individus modernes cumulent, dès la période 
prénatale, des expositions répétées à des facteurs délétères : alimentation non 
physiologique, pollution environnementale, stress chronique, déficit de sommeil, 
sédentarité et surcharge émotionnelle. Dans ce contexte, le vieillissement est associé à 
un déclin physique et mental inéluctable. Cependant, le dépérissement lié à l’âge n’est 
pas une fatalité biologique, mais le résultat d’une incapacité à compenser ces 
déséquilibres par des pratiques de vie régénérantes. 

D’ailleurs, certaines populations traditionnelles18, aujourd’hui disparues ou profondément 
transformées, qui vivaient jadis en pleine nature, sans système médical et avec une 
alimentation essentiellement crue et végétarienne, auraient eu une espérance dépassant 
les 100 ans. C’est pourquoi on peut présumer qu’un mode de vie en harmonie avec les 
lois du vivant19 donne des centenaires qui ne sont ni grabataires ni gâteux et meurent en 
bonne santé.  

De surcroît, la biologie comparée montre que l’espérance de vie des mammifères est 
comprise entre 6 et 7 fois le temps de croissance de leurs os les plus longs. Chez 
l’humain, cette relation permet d’envisager une longévité théorique comprise entre 120 
et 140 ans dans des conditions optimales. Ceci expliquerait le faux paradoxe des 
centenaires qui ont fait des excès toute leur vie, eux aussi seraient morts 
prématurément. 

Chien ▪​ 2 ans de croissance ▪​ 12 à 14 ans de vie 

Lion ▪​ 4 ans de croissance ▪​ 24 à 28 ans de vie 

Cheval ▪​ 4 ans et demi de croissance ▪​ 25 à 30 ans de vie 

Chameau ▪​ 7 ans de croissance ▪​ 40 ans de vie 

Éléphant ▪​ 25 ans de croissance ▪​ 100 à 150 ans de vie 

Humain ▪​ 20 ans de croissance ▪​ 120 à 140 ans de vie (théorique) 
Source : Roger Le Madec, « Un esprit sain dans un corps sain » 

 
« Le régime frugivore, tel qu’il est décrit dans la Genèse, représente le meilleur type 
d’alimentation pour l’homme. Pour cela, si on veut établir le régime idéal, il faut d’abord 
dissiper la peur de la sous-alimentation dans l’esprit des gens. Si l’on doit tous 
restreindre notre quantité de nourriture et supprimer partiellement ou totalement le pain, 
la viande, les œufs, le lait, etc., il faut que cela soit prouvé et démontré par des 
exemples d’individus illustrant que non seulement l’on peut vivre en mangeant que des 

19 Le terme « lois du vivant » est ici employé non au sens de lois physiques immuables, mais comme des principes 
biologiques généraux, issus de l’observation du vivant, décrivant les conditions dans lesquelles la santé et l’équilibre peuvent 
émerger durablement. 

18 Comme les Hunza au nord de l’Inde. 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°8/19 

http://www.floriangomet.com


fruits, mais que cette diète édénique et naturelle de l’homme était la plus juste et la plus 
parfaite et qu’elle peut donc encore l’être aujourd’hui.»  

« Le régime sans mucus », Arnold Ehret 
 
L’humain, par nature, considère comme normal tous les comportements et habitudes qu’il 
observe autour de lui depuis l’enfance. C’est pourquoi nous avons autant de mal à 
imaginer quels pourraient être notre véritable nature et potentiel à la fois physique et 
mental si nous faisions tout ce qu’il faut pour aller bien. Il nous manque pour cela des 
modèles en la matière pour nous inspirer. Et comme le disait Coluche : “Ce n’est pas 
parce qu’ils sont nombreux à avoir tort qu’ils finiront par avoir raison !”. 

« Santé, bien-être, jeunesse sont le fruit de l’application des méthodes naturelles de 
santé, de la compréhension des lois de la vie et du sens de la maladie. »  

« Le malade enchaîné », René Bickel 

Pour le commun des mortels, être en bonne santé signifie simplement ne pas avoir de 
maladie dégénérative, chronique ou génétique. Mais c’est tellement plus que cela ! La 
santé, la vraie, que nous appellerons Pleine Santé pour éviter les confusions 
sémantiques, est un état stable, indépendant de l’âge, dans lequel un individu connaît 
l’absence de déficiences fonctionnelles persistantes, qu’elles soient physiques, mentales 
ou émotionnelles. Bien que socialement normalisé : fatigue chronique, dépression, 
troubles digestifs, problèmes de vue, allergies, douleurs récurrentes, baisse de clarté 
mentale, etc, sont autant de signaux indiquant un état de santé dégradé. La pleine santé 
est l’état naturel pour tout être humain et il ne peut être déséquilibré par des maladies 
que si le corps concentre des toxines ou des poisons.  

«Plus vous serez libéré de toutes sortes de déchets et poisons, plus vous ressentirez et 
croirez cette vérité, la plus grande de toutes : Ce régime édénique est non seulement 
suffisant, mais vous entraîne de plus en plus haut dans des conditions physiques et 
mentales jamais atteintes auparavant.»  

« Le régime sans mucus », Arnold Ehret 

Il convient toutefois de reconnaître que la pleine santé reste aujourd’hui un état 
théorique que nous ne pouvons pas atteindre en raison de notre lourd héritage 
toxémique et épigénétique (reçus au cours de la conception), de plusieurs décennies 
d'alimentation classique (pour la plupart d'entre-nous), de la pollution (de l'air, l'eau et 
des aliments), de la sédentarité, d’un mode de vie stressant et de notre difficulté à 
accueillir nos émotions dites "négatives" (sources de toxines et dysfonctionnements à 
l'intérieur même du corps). Les approches hygiénistes peuvent néanmoins viser une 
optimisation progressive de la santé en améliorant les processus d’autorégulation, de 
réparation et d’adaptation, sans prétendre à une régénération absolue. 

En réalité, nous nous trouvons à une période historique où l’humain, sous sa forme 
anatomiquement moderne, est en passe de découvrir ses pleins pouvoirs en se 
souvenant de ses origines et de son passé de cueilleur. Et ce, au moment précis où les 
technologies nous permettent de nous nourrir exclusivement de végétaux où que l’on se 
trouve sur la planète. Ainsi, en privilégiant une alimentation majoritairement composée 
de fruits, de légumes et de graines, nous pouvons progressivement restaurer une 
meilleure santé tout en favorisant l’ouverture de l’intuition. C’est elle qui oriente notre 
existence et dont l’éveil confère à l’alimentation vivante et à l’hygiénisme la dimension 
d’un authentique chemin spirituel. 

Axiomes fondateurs de l’hygiénisme : 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°9/19 

http://www.floriangomet.com


Des considérations précédentes nous tirons un modèle théorique élaboré à partir 
d’axiomes20 qui posent un cadre et un contexte au courant de pensée que l’on appelle 
l’hygiénisme. Ces axiomes sont : 

1)​ L’état naturel pour tout organisme est la pleine santé. 

2)​ Tout organisme est conçu pour s’alimenter avec ce qu’il aime et qui est à 
sa portée dans l’environnement. 

3)​ Les maladies résultent de déséquilibres internes liés à la toxémie21 
s’exprimant sur un terrain individuel22 donné. 

4)​ Le corps à la capacité de s’autoguérir et de se régénérer23 en améliorant 
son terrain grâce à des mécanismes biologiques universellement 
observables tels que la détoxination, l’allostasie24, l’homéostasie25 ou 
l’hormèse. 

5)​ Les maladies fonctionnelles26 sont des crises guérisseuses qui aident le 
corps à rétablir la santé. 

Ces 5 axiomes sont fondateurs de l’hygiénisme avec sa vision exclusivement biologique 
de la santé. C’est pourquoi il est judicieux de compléter le modèle, en tenant compte de 
l’origine émotionnelle des maladies, avec ce sixième axiome :  
 

6)​ Les tensions psycho-émotionnelles jouent un rôle déterminant dans 
l’apparition et la localisation des déséquilibres somatiques. 

Cet axiome n’est pas en contradiction avec l’approche hygiéniste, il vient l’enrichir et 
relier le plan corporel aux autres dimensions de l’humain. Il explique notamment 
pourquoi la toxémie se manifeste et pose problème dans telle partie du corps plutôt 
qu’une autre, et à tel moment de la vie plutôt qu’à un autre. Une des explications à ces 
phénomènes est que le corps est une projection de l’esprit dans la matière et que les 
maladies expriment symboliquement les défaillances (c’est-à-dire tout ce qui nie 
l’existence de l’amour comme seule vérité) de notre système de pensée (conscient et 
inconscient)27. 

Qu’est-ce que l’hygiénisme ? 

27 Pour en savoir plus à ce sujet, lire Un cours en miracle. 

26 Les maladies fonctionnelles se manifestent sous formes de diarrhées, fièvres, vomissements, rhumes, etc. Ces 
manifestations naturelles indiquent que l’organisme expulse des toxines. 

25 Homéostasie : capacité de l’organisme à maintenir un équilibre interne stable (température, pH, glycémie, pression, etc.) 
malgré les variations de l’environnement. Ce concept, formalisé par Walter Cannon, décrit les mécanismes de régulation 
automatique qui assurent la survie et la stabilité du vivant. 

24 Allostasie : notion issue de la physiologie du stress désignant la capacité de l’organisme à maintenir sa stabilité interne en 
modifiant activement ses paramètres fonctionnels (neuro-endocriniens, autonomes, immunitaires) en réponse aux contraintes. 
Elle met l’accent sur l’adaptation dynamique plutôt que sur le maintien de constantes fixes. 

23 Dans une certaine mesure et sous réserve qu’il soit bien alimenté (respiration et alimentation physiologiques), qu’il ait 
assez d’énergie (activité physique et repos suffisants) et que ses fonctions éliminatrices soient opérationnelles. 

22 Le terrain désigne l’état fonctionnel global de l’organisme, résultant de l’interaction entre sa constitution (données 
structurelles et héréditaires), son tempérament (mode réactif et neuro-physiologique propre à l’individu) et son degré de 
toxémie. 

21 Accumulation de toxines d'origine endogène (produites en excès par le corps en cas de stress ou d’émotions négatives) ou 
exogène (issues d’une alimentation non physiologique et de la pollution) dans le corps, due à une surcharge ou à une 
défaillance du système d'élimination de l'organisme. 

20 Un axiome est une règle ou une affirmation de base, admise comme évidente, sur laquelle on construit un raisonnement. 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°10/19 

http://www.floriangomet.com


L’hygiénisme peut être abordé successivement à travers ses principes généraux, ses 
fondements historiques et conceptuels, puis comme une approche intégrative adaptée 
aux réalités contemporaines. 

Principes généraux de l’hygiénisme 
L’hygiénisme est une approche naturelle et globale de la santé dont le principe 
fondamental est de vivre en accord avec les lois du vivant. Il ne se limite pas à une 
démarche préventive et ses effets observés ne peuvent être réduits à un simple effet 
placebo. Il vise avant tout à restaurer la vitalité de l’organisme afin de lui permettre de 
mobiliser pleinement ses capacités naturelles d’autorégulation et de guérison. 

Pour optimiser la santé et le bien-être, l’hygiénisme considère que notre mode de vie 
devrait être cohérent avec notre physiologie de primate. Se revendiquent hygiénistes 
celles et ceux qui cherchent à imiter, dans un contexte moderne, les conditions de vie 
auxquelles l’organisme humain s’est adapté au cours de son évolution lorsqu’il vivait 
immergé dans la nature. Cette approche repose sur un constat simple : notre génétique 
s’est façonnée pendant plusieurs dizaines de millions d’années dans un environnement 
radicalement différent de celui de la vie moderne. 

La réflexion sur la « bonne manière de vivre » ne date pas d’hier : elle traverse 
l’Antiquité et se retrouve chez plusieurs penseurs des siècles passés. Des figures 
influentes comme le philosophe Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) ou l’éducateur de 
santé Herbert M. Shelton (1895-1985) avaient déjà perçu les bénéfices — en termes de 
santé et de bien-être — d’une observation attentive des lois de la nature. Aujourd’hui, de 
nombreuses données scientifiques28 confirment l’impact du mode de vie sur la santé, tout 
en révélant les limites d’une approche strictement techniciste du vivant. 

Fondements historiques et conceptuels 
Étymologiquement, le terme « hygiénisme » trouve son origine dans la mythologie 
grecque, à travers Hygie (ou Hygée), déesse de la santé, fille d’Asclépios (dieu de la 
médecine) et d’Épione (déesse de la santé, de la propreté et de l’hygiène). Elle symbolise 
la santé préservée et la médecine préventive. 

Sur le plan conceptuel, l’hygiénisme peut être défini comme une approche de la santé 
fondée sur l’observation des lois naturelles et des besoins physiologiques de l’être 
humain. Il propose de développer une écoute fine du corps afin de rétablir une hygiène 
de vie adaptée qui repose sur : 

●​ une respiration fonctionnelle (air pur, oxygénation, posture), 
●​ une alimentation physiologique (qualité, simplicité, physiologie digestive), 
●​ des capacités d’élimination efficaces (intestins, reins, peau, poumons), 
●​ un repos suffisant (sommeil, économie des forces vitales), 
●​ l’activité physique, 
●​ le contact avec la nature et les éléments, 
●​ la préservation de l’équilibre nerveux et émotionnel. 

Historiquement, ce courant s’est structuré aux États-Unis dès les années 1820, sous 
l’impulsion de médecins29 et de réformateurs de santé en réaction aux pratiques 
médicales agressives de l’époque, fondées notamment sur les saignées et l’administration 
de substances toxiques. Herbert M. Shelton a ensuite synthétisé et diffusé ces principes 

29 Des figures telles que Sylvester Graham, Isaac Jennings et Russell Thacher Trall. 

28 A ce sujet lire : Le bain dérivatif de France Guillain, La maladie a-t-elle un sens ? de Thierry Janssen, Tout ce 
qui ne nous tue pas de Scott Carney, L’histoire du corps humain de Daniel Liberman, L’intelligence dans la nature 
de Jeremy Nerbi. 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°11/19 

http://www.floriangomet.com


au XXᵉ siècle. L’hygiénisme peut ainsi être considéré comme l’un des précurseurs directs 
de la naturopathie moderne, avec pour finalité de rendre la pleine santé accessible au 
plus grand nombre. 

Note : Le concept de salutogenèse30, introduit par Aaron Antonovsky dans les années 
1970, prolonge cette perspective en s’intéressant non aux causes de la maladie, mais 
aux conditions favorisant le maintien et le renforcement de la santé. Au contraire de la 
pathogenèse qui se concentre sur l’apparition, les causes et les mécanismes des 
maladies, une approche historiquement dominante en médecine allopathique. 

Dans les dictionnaires de référence31, le terme « hygiénisme » est généralement défini 
comme un ensemble de doctrines et de pratiques visant à prévenir les maladies et à 
améliorer la santé publique par l’hygiène et l’assainissement. Même si cette définition est 
en apparence concordante avec les préceptes du mouvement hygiéniste, elle en réduit 
considérablement la portée en l’associant globalement aux notions d’hygiène hospitalière 
qui attribuent principalement l’origine des maladies à des agents microbiens externes. 

Plusieurs facteurs expliquent la confusion persistante autour de la notion d’hygiénisme : 

●​ La prédominance du modèle pasteurien32, qui tend à considérer le microbe comme 
la cause première de la maladie, en minimisant l’importance du terrain individuel. 

●​ L’artificialisation croissante du mode de vie moderne, qui rend difficile un retour 
spontané à des conditions de vie naturelles. 

●​ Le fait que la civilisation elle-même repose sur une mise à distance progressive de 
la nature, ce qui place l’hygiénisme à contre-courant des normes sociales 
dominantes. 

Il existe par ailleurs des divergences au sein même du mouvement hygiéniste. Les 
courants les plus stricts estiment que le corps doit être laissé libre de se rééquilibrer sans 
aucune intervention, y compris naturelle, rejetant ainsi des pratiques telles que les 
massages, le sauna, les lavements, les purgations ou la phytothérapie. 

D’autres considèrent au contraire que certaines techniques dites interventionnistes sont 
devenues nécessaires, en raison de l’artificialisation de l’environnement et de l’héritage 
toxémique accumulé. En outre, il existe des moyens de santé naturels efficaces auxquels 
nous n’avons pas accès sans un minimum d’appareillage technologique. Ces divergences 
expliquent les débats persistants autour de pratiques telles que les purges, les huiles ou 
les jus de légumes. 

Définition intégrative de l’hygiénisme 
Afin de dépasser ces oppositions, il est possible de proposer la définition suivante : 

« Hygiénisme : ensemble de toutes les pratiques naturelles33, interventionnistes ou non, 
adaptables dans le quotidien qui visent à améliorer la santé de l’être humain sur les plans 
physique, émotionnel, mental et spirituel. » Cette définition reste fidèle à l’étymologie du 
terme et à la vision de Herbert M. Shelton, tout en intégrant les réalités contemporaines. 

Dans la pratique, les démarches hygiénistes visent à répondre à deux objectifs 
fondamentaux : 

33 Sont exclues de cette approche naturelle toutes les opérations et tous les médicaments. 

32 Courant scientifique issu des travaux de Louis Pasteur au XIXᵉ siècle, selon lequel les maladies infectieuses sont causées 
par des micro-organismes spécifiques (théorie des germes). Cette approche a orienté la médecine moderne vers 
l’identification et l’élimination des agents pathogènes, notamment par l’hygiène, la vaccination et les traitements 
antimicrobiens. 

31 Comme Le Larousse et Le Petit Robert. 
30 Antonovsky, A. Unraveling the Mystery of Health: How People Manage Stress and Stay Well. 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°12/19 

http://www.floriangomet.com


●​ favoriser l’accumulation d’énergie vitale34, 
●​ limiter les fuites énergétiques au moyen d’antidotes naturels, qu’ils soient 

interventionnistes ou non35. 

Cette accumulation d’énergie vitale dans le corps permet à l’intelligence de la vie de se 
manifester et d’opérer progressivement les guérisons possibles sur tous les plans. 

L’énergie vitale : un concept clé de l’hygiénisme 
Pour être en pleine santé, il est indispensable36 d’avoir une énergie vitale suffisante. A 
défaut, il convient de la développer et de limiter les fuites énergétiques. L’énergie vitale 
ne dépend pas du dernier repas : elle renvoie à la capacité globale de l’organisme de 
mobiliser et réguler ses ressources au service des fonctions biologiques usuelles, de la 
récupération, de la gestion du stress et des processus de guérison. Dans l’annexe 4, le 
bilan entrée/sortie des énergies est représenté sous la forme d’un diagramme. 

Les fuites énergétiques  
Comme on peut le voir, pour se sentir bien et mener une vie épanouie, il convient de 
développer tout ce qui nous apporte de l’énergie vitale et de limiter les fuites. Le 
diagramme de l’annexe 5 détaille ces fuites énergétiques et les antidotes associés qui 
permettent de recycler (en partie) cette énergie perdue en se reconnectant à soi et à la 
vie. 

Vie des primates VS vie des humains 
L’hygiénisme peut ainsi être compris comme l’art de recréer, de manière adaptée, les 
conditions de vie pour lesquelles l’organisme humain est biologiquement programmé. 
Plus ces conditions sont réunies, plus le bien-être et la joie émergent spontanément. On 
se sent bien ici et maintenant, et ce, sans aucun artifice ni effort volontaire. La raison est 
simple, l’hygiénisme nous rapproche des conditions de vie naturelles des primates que 
nous sommes ! Une logique qui est présentée dans le diagramme de l’annexe 6. 

Antidotes naturels VS interventionnistes 
Si les antidotes naturels ne suffisent plus à notre époque pour aller vers un 
rétablissement de la pleine santé, c’est que notre environnement est devenu trop pollué 
et artificiel, et notre corps trop affaibli et encrassé par une hygiène de vie 
inadaptée. C’est pour ces raisons que l’humanité a développé ces antidotes 
« interventionnistes37 » qui permettent de compenser à la fois notre lourd héritage 
toxémique & épigénétique et des conditions de vie modernes défavorables à notre 
physiologie. Comme indiqué dans l’annexe 6, le yoga et la méditation (entre autres) 
peuvent être vus comme des antidotes interventionnistes puisqu'on ne les pratiquerait 
pas naturellement en dehors d’un contexte culturel. Tout comme le jeûne et l’activité 
physique dans la mesure où ces pratiques sont la plupart du temps imposées au corps 
par le mental et non par le corps lui-même. Alors que les animaux, eux, se contentent 
uniquement de faire les choses qu’ils ressentent, sans se forcer. D’ailleurs, aucun animal 
ne pratique le yoga, ni ne jeûne volontairement en se disant « Tiens, aujourd’hui je ne 
vais rien manger », ni ne se force à faire de l‘exercice physique. On comprend alors qu’il 
devient difficile de soutenir une définition de l’hygiénisme qui ne se revendique que des 
antidotes naturels. 

37 Dans l’annexe 6, ces antidotes interventionnistes sont représentés sous le nom « d’antidotes artificiels ». 
36 Condition nécessaire mais pas suffisante. 

35 Interventionniste ou artificiel, la logique est que l’antidote accompagne le corps dans ses processus d’autorégulation et de 
guérison. 
 

34 La qualité de l’hygiène de vie détermine le niveau d'énergie vitale. 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°13/19 

http://www.floriangomet.com


Conclusion 

Une pratique peut être qualifiée d’hygiénique dès lors qu’elle s’inscrit dans la logique 
axiomatique des Lois du vivant et qu’elle améliore le terrain individuel.  

A titre de comparaison, il est amusant d’observer que dans « Le livre de la jungle » de 
Rudyard Kipling, la bonne observance de La Loi garantit aux animaux la paix et 
l’harmonie dans la forêt. Il est également écrit que tous les animaux se conforment à La 
Loi sauf un seul, le singe, l’animal le plus proche de nous. Est-ce alors une coïncidence si 
nous sommes passés maître dans l’art de ne pas s’incliner face à la nature ? La nature 
même n’aurait-elle pas, finalement, favorisé nos prédispositions à déjouer l’ordre établi ? 
Peut-être pour, au final, encore mieux l’apprécier… 

L’objectif de ce chapitre était de poser un cadre sémantique, théorique et logique 
permettant de comprendre l’hygiénisme comme une approche holistique de la santé, 
intégrant les dimensions physiologique, émotionnelle, mentale et spirituelle. Les 
chapitres suivants permettront de passer de la théorie à la pratique, en vue d’élaborer un 
hygiénisme sur mesure, conscient et adapté, favorisant l’émergence d’un esprit sain dans 
un corps sain38. 

Pour aller plus loin : 
▪​ « L’histoire du corps humain » de Daniel Lieberman 

▪​ « Un esprit sain dans un corps sain » de Roger le Madec 

▪​ « La toxémie : véritable cause des maladies » du Dr John Tilden 

▪​ « L’enquête Campbell » du Dr T. Colin Campbell 

▪​ « Le miracle de la détoxination » du Dr Robert Morse 

▪​ « L’alimentation supérieure » de Herbert M Shelton 

 

Annexes 1 à 6 : 
 
 
 

38 Expression latine issue de la Satire X du poète romain Juvénal (Iᵉʳ–IIᵉ siècle apr. J.-C.), formulée à l’origine 
comme un idéal à cultiver plutôt que comme un état acquis. 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°14/19 

http://www.floriangomet.com


 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°15/19 

http://www.floriangomet.com


 
 
 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°16/19 

http://www.floriangomet.com


 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°17/19 

http://www.floriangomet.com


 

www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°18/19 

http://www.floriangomet.com


 
www.floriangomet.com - Version du 7 janvier 2026 - Page n°19/19 

http://www.floriangomet.com

	D’où venons-nous ?  
	Qui est notre famille ?  
	Quel est notre régime alimentaire ? 
	Pourquoi sommes-nous devenus chasseurs ? 
	Les conséquences de nos premières inventions 
	Comment sont nées les civilisations ? 
	Comment avons-nous été progressivement déconnectés de la nature ? 

	Définition : Qu’est-ce que la pleine santé ? 
	Axiomes fondateurs de l’hygiénisme : 

	Qu’est-ce que l’hygiénisme ? 
	Principes généraux de l’hygiénisme 
	Fondements historiques et conceptuels 
	Définition intégrative de l’hygiénisme 
	L’énergie vitale : un concept clé de l’hygiénisme 
	Les fuites énergétiques  
	Vie des primates VS vie des humains 
	Antidotes naturels VS interventionnistes 

	Conclusion 
	Annexes 1 à 6 : 

